Indexation

N

Eurasian
E I S“c:lentlﬁc
uurna

www.ESJIndex. urg

REVUE SEMESTRIELLE / N° 008 / JUIN 2025

ISSN : 1987-1538
E-mail : revuemiri09@gmail.com
Tel. +237 6 9956 34 79/ +223 75 35 97 82

Bamako - Mali




PRESENTATION DE LA COLLECTION

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique
spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques
(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche
en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage,
métaphysique, épistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et
politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de

I’environnement, théologie et en ontologie.

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche
Philosophique a travers le partage des résultats d’avancées scientifiques,
I’innovation thématique, et la culture de I’esprit critique.

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques
pertinentes sur les realités sociales africaines, les théories de la connaissance, la
philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de I’identité de
I’ Afrique moderne, la philosophie de I’information et la pensée philosophique

africaine.



EQUIPE EDITORIALE

Directeur de Publication Directeur Adjoint
Pr Belko OUOLOGUEM (Mali) Pr Sékou YALCOUYE (Mali)

e Comité scientifique et de lecture

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph
Ki Zerbo, Burkina-Faso)

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouét-Boiny de
Cocody-Abidjan),

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I,
France)

Pr Mounkaila Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni
de Niamey)

Pr Samba DIAKITE (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké)
Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille 1, France)

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de
Bouake)

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouét-Boigny, Cote
d’Ivoire)

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouét-Boiny de
Cocody-Abidjan)

Pr Blé Marcel Silvere KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara
de Bouaké)

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universitéss UGLC
SONFONIA, Conakry, Guinee)

Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki

Zerbo, Burkina-Faso)



Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Université Yambo
Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali)

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem
de Bamako, Mali)

e Comité éditorial

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de
Bamako, Mali)

Dr Siaka KONE (Philosophie,Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)
Dr Ibrahim Amara DIALLO (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de
Bamako, Mali)

Dr Oumar KONE (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)
Dr Amadou BAMBA (Economie, Université des Sciences Sociales et de Gestion
de Bamako, Mali)

Dr Eliane KY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)
Dr Samba SIDIBE (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali)
M. Souleymane COULIBALY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de
Bamako, Mali)

e Rédacteur en chef

Dr Mahmoud ABDOU (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako,
Mali)

e Coordinatrice
Dr Palai-Baipame Gertrude (Histoire, Université de Douala, Cameroun)

e Coordinateur adjoint

M. Fousseyni BAGAYOKO (Informaticien, responsable technique de la Revue)



POLITIQUE EDITORIALE

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui parait deux

(2) fois I'année et publie des textes qui contribuent au progreés de la connaissance

dans tous les domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI

publie des articles de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études

critiques.

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il

soit un article de fond, original et comportant : une problématique, une

méthodologie, un développement cohérent, des réferences bibliographiques. »

(Conseil Africain et Malgache pour I'Enseignement Supérieur CAMEYS)

v

v

La bibliographie doit étre présentée dans I’ordre alphabétique des noms des
auteurs.

Classer les ouvrages d’un méme auteur par annee de parution et selon leur
importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la méme annee.

Tous les manuscrits soumis a la revue MIRI sont évalués par au moins trois
chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.

Suite a 1’acceptation de son texte, l’auteur-e s’acquitte des frais
d’instruction et de publication avant poursuite du reste de la procédure.

Un texte ne sera pas publié si, malgré les qualités de fond, il implique un
manque de rigueur sémantigue et syntaxique.

Chaque auteur recoit son Tiré a part dés la publication du numeéro.

Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des
textes publiés sont exclusivement réservés a la revue MIRI.

Aprés le processus d'examen, I'éditeur académique prend une decision
finale et peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des

présomptions sur la qualité de l'article.



SOMMAIRE

Toussaint Kouame N’GUESSAN
Panser la corruption en Afrique a ’aune du penser de Machiavel................... 1

Salifou DJIGUEMDE
Les défis d’une culture de la rationalité face aux systémes de croyances en
AU, .. 19

DIOMAND Aikpa Benjamin
Contribution ~ critigue et normative sur le terrorisme et la
Lo (- PSP 32

TAKPE Kouami Auguste

Alla N’Goran Vincent
Georges Canguilhem et le statut scientifique de la santé : La santé, un concept

vulgaire et normatif ... 67
Oumar KONE

La complexité de la révolution transhumaniste : Quelles perspectives pour
P ATIQUE .o 84
Zibrila MAIGA

Pratique de la reformulation en classe bilingue : défis et perspectives............ 103
Yacouba TRAORE

Démocratie et stratégies socialistes : une philosophie politique de la
BAUCHIC . .. e 118

Thibaut Dubarry

L’angoisse pentecotiste au regard de la promesse d’autonomie. Illustration des
contradictions de la sortie du religieux dans I’ére démocratique libérale a la
lumiére d’une Eglise d’un township sud-africain.................................... 134

Ibrahima KINDA
Lecridel'école ausahel..........uiiiimimn e 170

Yao Sabin KOUADIO
Sur la dynamique politique en Afrique a partir des concepts de puissance et de
force chez Spinozaet Tempels. ..., 191



Pégala Soro Epouse Doua
Les savoirs endogenes africaines a 1’aune de la méthode scientifique

POPPEIIENNE. ...\ttt e, 189
Albert ILBOUDO

La métaphysique, en dépit de ’actualité...............cccoviiiiiiiiiiiii ... 207
Julien YABRE

Le sens schellingien de la fondation de la philosophie : a partir de Fichte et contre
IOt 226

Grahon Marie Thérése Sidonie BEUGRE, N’dri Solange KOUAME
Mobilité et dialectique platonicienne..............ooiiiiiiiiiiiee 239

Ange Allassane KONE
Le monde intelligible platonicien : a I’image du monde spirituel biblique ou
ArCNELYPE 0B PENSEE 2. e cie ettt et e e e enee e 252

Mahmoud ABDOU, Sigame Boubacar MAIGA
La démocratie et les reéalités sociales : les defis de toute bonne gouvernance
POITIQUE. ... 268



LE SENS SCHELLINGIEN DE LA FONDATION DE LA PHILOSOPHIE : A
PARTIR DE FICHTE ET CONTRE FICHTE

Julien YABRE
Université Toulouse I1-Jean Jaurés
julienyabree@gmail.com

Résume

La visée primordiale de la philosophie transcendantale est la fondation systématique de la
philosophie comme primat scientia. Fichte et Schelling s’accordent sur I’idée que Kant n’est
pas parvenue a la réalisation effective de ce projet important dont il est lui-méme le pere
fondateur. Pour eux, Kant n’a pas rigoureusement élaboré une philosophie systématique en ce
qu’il manque a sa philosophie un point de départ. Pour parachever I’ceuvre de Kant, Fichte pose
le Moi transcendantal comme point de départ de son systéeme. Tandis que Schelling pose la
nature, qui est I’opposé du Moi, comme point de départ de systéme. Nous avons la deux
systemes tout a fait différents. Ainsi, la philosophie transcendantale connait un tournant
particulier dans le systeme de Schelling nous conduisant a nous demander si Schelling est
vraiment un philosophe transcendantal.

Mots-clés : Philosophie, Transcendantale, Moi, Nature, Systéme, Fondation.

Abstract

The primary aim of transcendental philosophy is the systematic foundation of philosophy as
primat scientia. Fichte and Schelling agree that Kant did not effectively realize this important
project, of which he himself is the founding father. For them, Kant did not rigorously develop
a systematic philosophy because his philosophy lacks a starting point. To complete Kant's work,
Fichte introduce | transcendental as the starting point of his system. Whereas Schelling posits
nature, which is the opposite of I, as the starting point of the system. Here we have two entirely
different systems. Thus, transcendental philosophy experiences a particular turning point in

Schelling's system leading us to wonder whether Schelling is truly a transcendental philosopher.

Key words : Philosophy, Transcendental, Self, Nature, System, Foundation.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 226


mailto:julienyabree@gmail.com

Introduction

Le projet fondamental de I’idéalisme allemand, dont on attribue la paternité a Kant,
consiste dans la fondation de la philosophie comme science rigoureuse. Ce projet a connu une
réalisation plus approfondie dans la Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre de Fichte
dont la qualité scientifique des exposés a fait la notoriété de celui-ci a 1éna en 1794. Fichte y
élabore le sens de la fondation qui va inspirer Schelling a cette époque, tres enthousiasmé par
la pertinence inouie de ses conférences. L’investigation philosophique de Schelling s’inscrit
dans la méme dynamique que Fichte, ¢’est-a-dire qu’il s’engage également a la recherche d’un
principe indétermine et fondateur qui accorde a la philosophie son caractere universel et
nécessaire, dans ses Premiers écrits et, plus précisément dans son ceuvre Le systeme de
’idéalisme transcendantal de 1800. Fichte pose le Moi pur dans la Grundlage der gesammten
Wissenschaftslenre comme principe premier et la nature comme ce qui s’oppose a lui.
Autrement dit, Fichte décrit la nature comme étant passive et, de ce fait, comme ce qui limite
I’autonomie du Moi. Or, Schelling institue la nature comme principe premier et pense la nature
comme quelque chose de dynamique et vivant. On a donc deux principes contradictoires qui
fondent deux systemes fondamentalement opposés, c¢’est-a-dire que la fondation aboutit chez
Fichte a une construction systématique du savoir comme une philosophie transcendantale et
chez Schelling & une philosophie de la nature. En ce sens, peut-on vraiment parler d’idéalisme
transcendantal chez Schelling ? En d’autres termes, en instituant la nature comme principe
Schelling ne quitte-t-il pas le champ méme d’idéalisme transcendantal ?

L’objectif de notre présente étude est d’examiner comment les deux philosophes
convergent et different dans la compréhension de la fondation de la philosophie. Pour reprendre
le point de vue de G. Zéller que nous partageons, une comparaison systématique des deux
philosophes permet de montrer I’ampleur de la divergence comme de ’accord qui existe entre
les efforts de Fichte et Schelling.! Pour atteindre cet objectif, la structure de notre réflexion
comporte deux parties essentielles. D’abord, il s’agira de montrer comment Schelling est parti
du sens fichtéen de la fondation pour ensuite se frayer un chemin tout nouveau. Le deuxiéme
point consiste dans 1’analyse des critiques schellingiennes du sens fichtéen de 1’étre dans sa
philosophie berlinoise, qui reflétent I’attachement de Schelling a la philosophie de la nature.
Avant d’aborder ce point crucial de notre réflexion, nous allons examiner a présent dans quel
sens Schelling est fichtéen dans sa compréhension de la fondation et dans quel autre sens il se

distingue de Fichte.

LCf. (G. Zéller, 2009, p. 307)

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 227



1. Convergence et divergence entre Fichte et Schelling sur le sens de la
fondation

Dans les premiers moments de sa philosophie, Schelling s’inscrit fortement dans la ligne
transcendantale tracée par Fichte. Ses idées tendaient a élucider le sens fichtéen de la fondation
de la philosophie dans la Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre. Le point de
convergence entre Fichte et Schelling est, nous le verrons, que les deux philosophes expriment
la nécessite impérieuse de la fondation de la philosophie comme Wissenschaftslehre ou
Doctrine de la science. Autrement dit, Schelling ambitionne, comme son maitre, a une
fondation rigoureuse de la philosophie en cherchant un principe inconditionné et indubitable
sur lequel doit reposer 1’édifice scientifique. Pour comprendre cette idée, intéressons-nous au
sens fichtéen de la fondation. En 1794, Fichte exprime 1’idée selon laquelle pour que la
philosophie devienne Wissenschaftslehre, elle doit devenir un systeme. 1l développe de fagon
conséquente, le sens du systéme dans son ceuvre Sur le concept de la Doctrine de la science,
que l'on peut considérer comme une introduction & la Grundlage der gesammten

Wissenschaftslehre de 1794. L’affirmation suivante de Fichte en témoigne :

toute science, si elle ne doit pas étre une proposition individuelle isolée, mais un tout consistant
en plusieurs propositions individuelles, a une forme systématique. Cette forme, condition de la
connexion des propositions déduites avec le principe, et fondement du droit de conclure, a partir
de cette connexion, quelles doivent nécessairement étre tout aussi certaines que lui, se peut dans
le cadre de la science particuliere - si elle doit avoir une unité et ne pas s’occuper de choses
étrangeres et qui ne lui appartiennent pas — tout aussi peu prouve, mais elle est déja présupposée
pour la possibilité de leur forme. (J. G. Fichte, 1984, p. 38)

Cela veut dire que le systéme est, pour citer A. Philonenko (1984, p. 8), une « organisation
générale et méthodique de la totalité des connaissances ». Autrement dit, le systeme est un
ensemble de propositions organisées autour d’une proposition principielle qui constitue son
fondement incontestable. Ainsi, faire de la philosophie une Wissenschaftslehre signifie qu’elle
doit devenir une prima scientia a partir de laquelle les sciences particuliéres tirent leur
Iégitimité. En clair, la Wissenschaftslehre, étant une science premiere, doit elle-méme fonder la
forme des autres sciences. De ce fait, elle doit établir le principe premier indéterminé, c’est-a-
dire, un principe qui ne doit pas étre démontré dans aucune autre science qui serait supérieure
a elle. La science supérieure est la Wissenschaftslehre elle-méme en ce qu’elle doit contenir le
principe absolu de toute science. La fondation chez Fichte revient donc a trouver un fondement
solide a I’édifice scientifique. Ce projet trouve une consolidation exceptionnelle dans la partie

théorique de la Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre de 1794. Dans 1’« Avant-

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 228



propos » de la Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre, Fichte (1980, p. 13) exprime son
enthousiasme d’avoir trouvé la méthode authentique qui permet de découvrir le principe
fondateur lorsqu’il dit : « je croyais, et je crois encore, avoir découvert le chemin en lequel la
philosophie peut (muss) vraiment s’¢lever au rang d’une science évidente. » Ce chemin (Weg),
qui veut dire méthode ici, est ce que 1’on peut qualifier de méthode génétique et déductive. I.
Thomas-Fogiel (1999, p. 65) formule trés bien le sens de la méthode génétique de
Fichte lorsqu’elle affirme : « la démarche consiste a mettre en ceuvre la pensée, a procéder a
une mise en acte, a une "expérimentation™ de la raison par elle-méme. Mettre en ceuvre le
pouvoir de penser pour ensuite le réfléchir, telle est la signification de la démarche génétique.»
La méthode de Fichte est également déductive en ce qu’elle institue un principe absolument
certain a partir duquel la réalité est déduite.? Ainsi, la méthode génétique et déductive consiste
dans la position d’un principe absolu. En ce sens, Fichte affirme dans le premier paragraphe de
la Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre :

Nous devons dégager le principe absolument premier, entierement inconditionné de toute
connaissance. Si ce principe doit étre absolument premier, il ne peut étre ni prouvé, ni défini. Il
doit exprimer cet acte (Tathandlung) qui n’apparait pas selon les déterminations empiriques de
notre conscience et qui ne peut apparaitre, mais qui plutét est au fondement de toute conscience
et seul la rend possible. Dans 1’exposition de cet acte, il faut moins craindre de ne pas penser,
ce que I’on doit penser — la nature de notre esprit y a veillé — que de penser, ce qu’on ne doit pas
penser. De 1a la nécessité d’une réflexion sur tout ce que 1’on n’aurait pu penser y appartenir et
d’une abstraction de tout ce qui n’y appartient pas effectivement. (J. G. Fichte 1980, p. 17)

Ce principe premier est le Moi pur. Ce principe purement actif dont dérive toute la réalité
est le principe de I’unité entre 1’objet et le sujet. Ainsi, le Moi pur n’est pas du tout sujet, mais
sujet-objet. Le Moi pur confére a la philosophie sa cohérence formelle et son contenu. Le Moi
est inconditionné de par sa forme et son contenu. Le deuxiéme principe est le Non-Moi.
Contrairement au premier principe, le Non-Moi est inconditionné de par sa forme et conditionné
de par son contenu. Le Non-Moi est la condition formelle de 1’ordre des choses. Il représente
I’objectivité. Celle-ci est la condition de la nature contenue dans la Moi. En d’autres termes,
selon P. Naulin (1986, p. 354) « dans la mesure ou le non-moi n’est pas un autre extérieur au
moi, mais son autre immanent, il est comme I’ombre que le moi ne cesse de projeter par lui-
méme en lui-méme. » En tant que tel, le Non-Moi exprime la diversité et ne peut constituer le

fondement de la science en ce qu’il est assujetti au changement. Le troisiéme principe est le

2 J. G. Fichte (1989, p. 47) résume bien le sens de la déduction dans I’extrait suivant : « nous pouvons admettre
que I’essence de I’esprit humain, c’est que le moi se pose soi-méme et s’oppose un non-moi. Mais si nous
admettons cela, nous devons encore admettre bien d’autres choses, c’est ce qui s’appelle "déduire", dériver une
chose a partir d’une autre. »

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 229



Moi fini, inconditionné par le contenu et conditionné de par sa forme. 1l y a dans le troisieme
principe une identification de la raison réelle et de la raison idéale. C’est a travers ’articulation
entre le Moi pur comme principe premier et les deux autres principes que 1’on parvient a une
fondation effective de la philosophie.

Cette exposition de la pensée de Fichte nous permet de comprendre le sens de la
fondation chez Schelling et de rendre compte du rapport fondamental entre ces deux figures de
la philosophie transcendantale. En effet, la fondation de la philosophie chez Schelling consiste
également dans la recherche d’un principe premier absolument indubitable. Autrement dit, la
fondation de la philosophie consiste dans une construction systématique, c’est-a-dire que la
philosophie doit établir un principe inconditionné, supréme et immanent au savoir lui-méme
qui puisse fonder la forme et le contenu du savoir. Cette idée fondamentalement fichtéenne est
plus perceptible dans son texte Sur la possibilité d’une forme de la philosophie en général,
lorsque Schelling dit :

la philosophie elle-méme ne doit étre conditionné par aucune autre science, par conséquent, le
contenu de sa proposition de fond ne doit étre emprunté a aucune autre science et, comme il lui
faut étre la condition de tout contenu de la science elle-méme, il ne peut étre qu’un contenu
présent purement et simplement — inconditionné. (F.W.J. Schelling, 1987, p. 20)

Schelling (1987, p. 21) s’inscrit ainsi de prime abord manifestement dans la dynamique tracée
par Fichte dans la Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre, car il convient avec lui que
« si la philosophie doit étre une science, elle doit étre déterminée par un principe radicalement
absolu, qui doit contenir la condition de tout contenu et de toute forme. »

Fichte et Schelling apportent une contribution plus originale dans la compréhension de
la fondation par rapport a Kant. Le sens de la fondation chez Kant consistait simplement dans
la recherche des conditions de possibilité de la science. La métaphore du batir est une belle
illustration pour comprendre cette originalité. La fondation chez Kant ressemble a I’assemblage
des matériaux sans lesquels la fondation ne peut étre possible. De ’avis de Fichte et de
Schelling, ce qui manquait a Kant était ce « fil conducteur », c’est-a-dire le point de depart.
Fonder signifie pour Fichte et Schelling indiquer le principe absolu et inconditionné, ce qui
mangquait a la philosophie transcendantale de Kant. Avec la position du principe premier, Fichte
et Schelling opérent une suppression du dualisme entre 1’objet et le sujet constaté chez Kant.
La premiére phrase de I’« Introduction » du Systéme de l’idéalisme transcendantal de 1800 de
Schelling (2023, p. 69) est une illustration parfaite : « tout savoir repose sur I’accord de quelque
chose d’objectif avec quelque chose de subjectif. — En effet, on ne sait que le vrai ; or la vérité

est généralement posée dans 1’accord des représentations avec leurs objets ». Dans le savoir, le

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 230



subjectif et I’objectif sont unis a telle enseigne qu’il est impossible d’affirmer le primat de I’'un
par rapport a I’autre. Ainsi, « il n’y a ici ni premier ni second, les deux sont contemporains et
ne sont qu’un. » (F.W.J. Schelling, 2023, p. 69) Schelling va donc plus loin dans ses critiques
en mettant en exergue 1’insuffisance des théories kantienne et fichtéenne de la connaissance a
priori. Il nie la possibilité d’une connaissance a priori, c’est-a-dire d’une connaissance par
concept. La connaissance a priori n’a pas de fondement parce qu’elle est simplement admise.
Elle est un produit d’une pensée qui renonce au vrai et est dénuée d’intuition comme celle de
’idéalisme fichtéen.> Et du simple fait qu’il n’y a rien de prius, I’idéalisme comme
connaissance a priori n’a pas de fondement et ne peut en étre une connaissance rationnelle.
C’est, pourquoi chez Schelling, le posterius est seul effectif et rien d’effectif n’est possible en
dehors de lui.

Pour Schelling (2023, p. 188), le savoir effectif est I’unité absolue entre le subjectif et
I’objectif. Cependant, si I’on considére 1I’objectif comme premier, « comment s’y ajoutera un
subjectif qui s’accorde avec lui dans la mesure ou le subjectif et 1’objectif s’excluent
mutuellement ? » Si I’on considére le subjectif comme premier, comment 1’objectif s’y
ajoutera?* Comment I’intelligence s’ajoute a la nature ? Fichte, bien avant Schelling formula le
probleme comme suit: comment construire un systéeme sur deux principes évidemment
incompatibles ? Si on admet I’incompatibilité et 1’impossibilité de penser ’unité entre le
subjectif et I’objectif, cela revient a admettre les critiques des sceptiques que combat Fichte.
Mais si on admet la possibilité de penser leur unité, on s’inscrit bien dans la compréhension de
la philosophie fichtéenne de la fondation. La fondation chez Fichte vise aussi la suppression de
la frontiére qui sépare le subjectif et I’objectif. Pour Schelling, il n’y a que deux possibilités :
soit on procede du subjectif pour parvenir a I’objectif. C’est la démarche propre de la
philosophie transcendantale. Cela veut dire que,

la philosophie transcendantale est la philosophie qui établit comment, a travers la maniére dont
le Moi devient son propre objet, le Je transcendantal prend conscience de lui-méme. Et Schelling
réinterpréte, dans sa propre compréhension de la philosophie transcendantale, le rapport
nécessaire/possible en termes de conscient/inconscient. (A. Schnell, 2010, p. 108.)

La philosophie transcendantale consiste a partir du subjectif comme ce qu’il y a de premier et
absolu et faire surgir de lui I’objectif. Le subjectif est ’'unique fondement de la réalité dans la
philosophie transcendantale et le principe d’explication de toute chose. Et ¢’est par le biais de

la réflexion, selon Schelling (2023, p. 71), que la nature correspond a « ce qui est reconnu en

3 Cf. (F. W. J. Schelling, 2023, p. 188)
4 Cf. (F. W. J. Schelling, 2023, p. 188)

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 231



nous comme intelligent et conscient ». La deuxiéme possibilité consiste a procéder de 1’objectif
pour parvenir au subjectif. Cette seconde démarche reléve de la philosophie de la nature qui
consiste a poser I’objectif ou la nature comme premier et déduire le subjectif : c’est ce que fait
Schelling.

Schelling pose la nature comme principe absolu du savoir humain, ¢’est-a-dire comme
ce qu’il y a d’inconditionné et d’actif. Ainsi, « la nature doit étre 1’esprit visible, 1’esprit doit
étre la nature invisible ». Qu’est-ce que la nature pour Schelling ? Dans 1’« Introduction » du

systeme de ['idéalisme transcendantal, Schelling donne une réponse claire a cette question :

Nous pouvons appeler nature ’ensemble de tout ce qui est simplement objectif dans notre
savoir ; I’ensemble de tout ce qui est subjectif serait appelé par contre le Moi ou
I’intelligence. Les deux concepts sont opposés I’'un a I’autre. On pense originellement
I’intelligence comme ce qui simplement représente et la nature comme le simple représentable,
la premiére comme le conscient et la seconde I’inconscient. Or dans tout savoir une coincidence
réciprogue des deux (de ce qui est conscient et de ce qui est en soi inconscient) est nécessaire.
(F.W.J. Schelling (2023, p. 69)

Cela veut dire que la nature est ce qui reléve du « purement représentable » et I’intelligence du
« purement représentant ».° De ce fait, la tAiche qui incombe au philosophe est d’expliquer cette
coincidence, c’est-a-dire, le philosophe s’engage a expliquer comment la nature est représentée
ou comment quelque chose d’intelligent peut le correspondre. Ainsi, la philosophie de la nature
est une « démonstration matérielle de I’idéalisme. Par celle-ci il s’agit, bien entendu, de déduire
la nature avec toutes ses déterminations, la nature dans son objectivité, dans son indépendance
non pas du Moi qui est lui-méme objectif, mais du Moi subjectif et philosophant. » (Schelling,
1991, p. 99) En ce sens, la philosophie de Schelling aboutit a une philosophie de la nature qui
permet de se demander si Schelling est vraiment un philosophe transcendantal.

Schelling ne fait pas de 1’idéalisme transcendantal, mais de la philosophie de la nature
la seule philosophie authentique et effective. Si I’on s’en tient a sa propre définition de la
philosophie transcendantale qui consiste a aller de I’esprit a la nature, Schelling n’est pas un
philosophe transcendantal, mais un philosophe de la nature. Il y a donc chez Schelling une
inversion de roles, c’est-a-dire la nature joue le rdle que Fichte attribue au Moi dans la
Grundlage et le Moi joue chez Schelling celui du Non-Moi. Le conditionné fichtéen (Non-Moi)
devient I’inconditionné chez Schelling et I’inconditionné fichtéen (Moi pur) devient le

conditionné dans la philosophie de la nature de Schelling. C’est pourquoi dans la lettre du 19

5 Cf. (A. Schnell, 2009, p. 117.)

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 232



novembre 1800 a Fichte, Schelling (1991, p. 99) dit: «’opposition entre la philosophie
transcendantale et la philosophie de la nature est le point capital. »

Nous venons donc de voir que le sens schellingien de la fondation est parti de celui de
Fichte. La fondation, selon les deux philosophes est la recherche d’un point de départ
absolument inconditionné et indubitable qui permet a la philosophie de devenir science
rigoureuse ou Wissenschaftslehre. Si Fichte et Schelling s’accordent sur le sens de la fondation,
ils s’opposent, cependant, sur le principe inconditionné et fondateur. Fichte pose le Moi pur
dans la Grundlage comme quelque chose d’inconditionné, tandis que Schelling affirme la
nature comme ce qui est inconditionné, ce qui est manifestement en contradiction avec
I’inconditionné de Fichte. Dans ce qui suit, nous allons montrer comment cette divergence va

influer sa conception de 1’étre.

2. Schelling et la théorie de I’étre de Fichte

Notre objectif en nous intéressant a la théorie de 1’étre chez Fichte et Schelling est de
montrer de maniere encore plus précise le point de désaccord entre les deux systemes. Pour ce
faire, nous nous intéresserons a I’ceuvre de Schelling intitulée Présentation du véritable rapport
de la philosophie de la nature & la doctrine fichtéenne améliorée. Ecrit pour expliciter la
premiere (1806) dans laquelle il formule des critiques contre la théorie fichtéenne de 1’étre dans
ses ceuvres dites populaires, en 1’occurrence, L 'initiation a la vie bienheureuse de 1806 et les
Lecons sur [’essence du savant de 1806. Dans L initiation a la vie bienheureuse, I’ceuvre qui
représente le point culminant de sa philosophie transcendantale, I’étre se présente comme
quelque chose d’indéterminé. L’€tre est pour soi, de soi et a partir de soi. En ce sens, il n’est
pas un étre devenu et rien en lui n’est en devenir. Et Fichte (2012, pp. 81-82) I’exprime dans
I’extrait suivant : « a I’intérieur de cet étre [...], rien de nouveau ne peut devenir, rien ne peut
prendre une autre figure, ni se modifier ou changer ; mais il est comme il est de toute éternité
et le reste immuablement en toute éternité. » En effet, tout ce qui advient oblige a présupposer
un étant par la force duquel le premier devient, et de méme pour le deuxieme. On est oblige,
dans cette logique, de présupposer jusqu’a I’infini. L’étre chez Fichte est Un et immuable.
Fichte définit I’étre dans la ligne transcendantale de la Grundlage der gesammten
Wissenschaftslehre, c’est-a-dire, 1’étre est auto-fondation a 1’image du Moi pur. Il est actif,
dynamique, contrairement a la nature que Fichte considére comme quelque chose de statique.
Fichte présente la nature dans la Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre comme
condition du Non-Moi qui est pour lui, un non-étre. De ce fait, la nature comme non-étre chez

Fichte ne peut constituer le principe épistémologique supréme. En effet, selon J. G. Fichte

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 233



(2021, p. 49) la nature « n’est pas vivante, comme 1’est la raison, ni capable d’un
développement continu a infini, mais elle est morte, elle est un étre-l1a figé et clos en soi. » Cela
veut dire que la nature n’est pas dynamique, seul I’étre I’est a I'image de Dieu. L’étre chez
Fichte est Dieu lui-méme.

Cela signifie que Dieu, en tant qu’étre dynamique, est ce qu’il y a d’effectif chez Fichte.

Schelling abonde dans le sens de Fichte. Selon lui,

Dieu est donc ce qui est seul effectif, aussi vrai qu’il est essentiellement 1’étre ; ou encore il
remplit & lui seul et enti¢rement la sphére de I’effectivité. Penser quelque chose d’effectif en-
dehors de Dieu est donc tout aussi impossible que penser une effectivité en dehors de
I’effectivité. F.W.J. Schelling, 2021, p. 161.)

Jusque-la Fichte et Schelling s’accordent sur le sens de I’effectivité de 1’étre. Mais le
sens que Schelling donne a I’effectivité se distingue de celui de Fichte. Car, Fichte ne congoit
I’effectivité de 1’étre que dans la conscience comme ce qu’il y a de réel et de vivant. En tant
que tel, il « ne peut nullement étre exposé dans ce qui est mort, car 1’un et I’autre sont de part
en part opposés, [...] ». (J. G. Fichte, 2021, p. 49) Autrement dit, la nature représente pour
Fichte (2021, p. 49.) ce qui est mort et on peut y trouver « le concept du monde objectif et le
matériel ». Par conséquent, selon Fichte (2021, p. 50), nous ne devons pas nous laisser
« aveugler, ni égarer par la philosophie qui se décerne elle-méme le nom de philosophie de la
nature et qui croit surpasser toutes celles qui I’ont précédée en s’efforcant de faire de la nature
I’absolu et de la diviniser ». Contre cette idée de Fichte, Schelling affirme que Dieu ne peut étre
dans le monde de la pensée sans étre du méme coup dans le monde effectif ou naturel.

Selon Schelling, seul Dieu est un étre positif en ce monde. L’étre, est par essence,
affirmation de soi. Cette affirmation de soi de I’étre signifie acte de connaissance de soi et I’acte
de la connaissance de soi de 1’étre est 1’étre lui-méme. Le connaitre et 1’étre sont unis de fagon
directe, c’est-a-dire, une unité a laquelle n’est mélée aucune opposition. Ainsi, « si donc la
philosophie est la science du divin comme seul positif, elle est la science du divin comme ce
qui est seul effectif dans le monde effectif ou naturel, autrement dit elle est essentiellement
philosophie de la nature. » (J. G. Fichte, 2021, p. 162.) La philosophie de la nature s’intéresse
a I’étre comme ce qui est vrai. L’étre est ce qui est vrai. Chez Schelling, seule la nature est.
Ainsi, la vraie philosophie doit parler de la nature comme seule qui est effective et vraie. Si la
nature est I’étre véritable pour Schelling, I’étre fichtéen tel que pensé dans [’initiation a la vie
bienheureuse et Sur [’essence du savant devient le Non-étre dans la philosophie de la nature.

Autrement dit, ce qui est étre chez Fichte est non-étre chez Schelling. Il y a un renversement

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 234



dans la conception de I’effectivité de I’étre inconditionné dans la philosophie de la nature chez
Schelling. Cependant, on peut reconnaitre 1’originalité de la philosophie de la nature de
Schelling en ce qu’elle met en évidence la productivité de la nature. En effet, et en définitive,
c’est ce qui permet a Schelling d’identifier la nature a Dieu, de réinvestir 1’identité spinoziste :
Deus sive natura. Fichte 1’avait qualifiée de quelque chose de figé, passif et improductif. Mais
Schelling lui attribue une vie.

Fichte et Schelling s’accordent également sur 1’idée que Diecu est I’étre et donc ce qui
est vrai. Mais la compréhension de Dieu chez Schelling est en contradiction flagrante avec celle
de Fichte. Dieu est essentiellement 1’étre veut dire que Dieu est essentiellement la nature, et
inversement. C’est pourquoi toute vraie philosophe, c’est-a-dire toute philosophie qui est
connaissance de ce qui est seul vrai et positif, est ipso facto philosophie de la nature, et portera
ce nom aussi longtemps que cette connaissance ne sera pas devenue universelle, pour se
distinguer de la fausse philosophie, qui se tient dans le non-effectif, ¢’est-a-dire dans le non-
vrai.

Schelling observe une régression dans la philosophie Fichte dans le Caractére de
[’époque, les Legons sur [’essence du savant et L’initiation a la vie bienheureuse. 11 met en
¢vidence I’impuissance de la philosophie de Fichte a saisir I’absolu. La connaissance que Fichte
a de Dieu « est une connaissance par la simple pensée, ¢’est-a-dire par ce qui s’oppose a tout
étre, a toute effectivité. » (F.W.J. Schelling, 2021, p. 145.) Selon Schelling, un monde
uniquement accessible a la penséee dans lequel réside Dieu est un monde compléetement vide de
Dieu. L’étre de Fichte s’apparente a celui des dogmatiques qui instituent le « non-divin »
comme principe. Ainsi, I’étre fichtéen est pour Schelling un non-étre. 1l estime donc que Fichte
« préfere [...] se réfugier dans le dogmatisme [plutét] que de renoncer a I’opposition a laquelle
il s’est fixé et dont il entend maintenant repartir (mais encore plus mal), celle du monde idéal
et du monde réel, du monde la pensée et du monde de I’effectivité. » (F.W.J. Schelling, 2021,
p. 145) Autrement dit, aux yeux de Schelling, Fichte s’éloigne de ses trois principes qu’il a
élaborés dans la Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre. Selon lui, Fichte affirme
I’idée selon laquelle « la vie divine en effet reste aussi vie dans 1’exposition. Cet étre-la vivant
dans I’apparition, nous le nommons le genre humain. Par conséquent, seul le genre humain est
la. ». (F.W.J. Schelling, 2021, p. 145) Schelling trouve une contradiction dans cette affirmation
avec le point de départ dans la Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre. En effet, si I’idée
divine était vivante en lui, Fichte aurait vu partout du positif et en dehors de lui. Comment 1’idée
divine peut-elle s’extérioriser dans le monde, dans la nature qui représente pour lui le Non-Moi

et rester, tout de méme, indéterminée ? En effet, selon Schelling, concevoir la vie divine dans

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 235



I’extériorisation de Dieu ou comme une vie se déployant a I’infini est en contradiction avec le
premier principe de la Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre, le Moi pur qui serait clos

sur lui.

Conclusion

En guise de conclusion, nous sommes parvenus au terme de notre étude comparée des
systemes de Fichte et Schelling a rendre compte des raisons de 1’opposition entre les deux
philosophes. Certes, ils souscrivent tous les deux a la nécessité d’une fondation de la
philosophie, c’est-a-dire, a la construction systématique du savoir en recherchant, de prime
abord, le principe indéterminé de la philosophie. Si Schelling admet le sens fichtéen de la
fondation, les deux philosophes s’opposent, par contre, sur le principe premier. Pour Fichte,
¢’est-a-dire le Moi pur, et pour Schelling, il s’agit de la nature. L’idéalisme allemand change
de trajectoire pour devenir une philosophie de la nature avec Schelling. Cette réflexion nous a
également permis de prendre conscience de 1’unité de la philosophie allemande, c¢’est-a-dire,
du fait que c’est la problématique de la fondation qui fait ’'unité de la philosophie allemande
en tant qu’elle est sa problématique fondamentale. C’est précisément dans les réponses a cette
problématique que s’origine la diversité au sein de 1’idéalisme allemand, c’est-a-dire que les

réponses qui lui sont apportées divergent d’un philosophe a un autre.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 236



Références Bibliographiques

FICHTE Johann Gottlieb, 1984, « Sur le concept de la Doctrine de la science ou De ce que I’on
appelle philosophie (1794-1798) », In Essais philosophiques choisis (1794-1795), trad. L. Ferry
et A. Renaut, Vrin, Paris.

FICHTE Johann Gottlieb, 2012, Initiation a la vie bienheureuse, ou encore la Doctrine de la

religion, trad. sous la dir. P. Cerutti, Paris, Vrin.

FICHTE Johann Gottlieb, 2021, « Sur I’essence du savant et ses apparitions dans le domaine
de la liberté, (1805) », Sur l’essence du savant et la philosophie de la nature (1805-1806), Paris,
Vrin, pp. 39-139.

Fichte-Schelling, Correspondance (1794-1802), 1991, trad. M. Bienenstock, Paris, PUF.

NAULIN Paul, 1986, Postface, FICHTE Johann Gottlieb, Le systeme de l’éthique selon les

principes de la doctrine de la science, trad. P. Naudin, PUF, Paris.

PHILONENKO Alexis, 1984, «Présentation», FICHTE Johann Gottlieb, Essais
philosophiques choisis (1794-1795), trad. L. Ferry et A. Renaut, Vrin, Paris.

SCHELLING Friedrich Wilhelm Joseph, 1987, Premiers écrits, trad. Jean-Francgois Courtine et

Marc Kauffmann, Paris.

SCHELLING Friedrich Wilhelm Joseph, 2023, Le systeme de [’idéalisme transcendantal, trad.
Christian Dubois, Editions Allia,

SCHELLING Friedrich Wilhelm Joseph, 2021, « Présentation du véritable rapport de la
philosophie de la nature & la doctrine fichtéenne améliorée. Ecrit pour expliciter la premiére
(1806) », Sur l’essence du savant et la philosophie de la nature (1805-1806), Paris, Vrin, pp.
141-236.

SCHNELL Alexander, 2014, « Y a-t-il un fil conducteur de la fondation ? », Comment fonder
la philosophie ? : L’idéalisme allemand et la question du principe premier, sous la dir. G.
Marmasse et A. Schnell, Paris, CNRS éditions.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 237



SCHNELL Alexander, 2010, « La déduction du temps chez Fichte et Schelling », Fichte-
Schelling : Lectures croisées / Gekreuzte Lekturen, sous la dir Mildred Galland-Szymkowiak,
Maxime Chédin, Michael Bastian, WeiB, Ergon Verlag, pp. 107-118.

SCHNELL Alexander, 2009, Réflexion et spéculation, ’idéalisme transcendantal chez Fichte
et Schelling, Grenoble, Million.

TILLIETTE Xavier, 2007, Une introduction a Schelling, Paris, Honoré Champion éditeur.

ZOLLER Ginter, 2009, « Fichte, Schelling et le combat de géants autour de I’étre », In L Etre
et le Phénomeéne / Sein und Erscheinung, J. G. Fichte die Wissenschaftslehre (1804), sous dir.
J.-C. Goddard et A. Schnell, Paris, Vrin, pp. 307-321.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 238



