
 

  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

Indexation        

 

 

 

 

 

 

REVUE SEMESTRIELLE / N° 008 / JUIN 2025  

ISSN : 1987-1538 

E-mail : revuemiri09@gmail.com 

Tel. +237 6 99 56 34 79 / +223 75 35 97 82 

Bamako - Mali 

         



PRESENTATION DE LA COLLECTION  

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique 

spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques 

(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche 

en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage, 

métaphysique, épistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et 

politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de 

l’environnement, théologie et en ontologie. 

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche 

Philosophique à travers le partage des résultats d’avancées scientifiques, 

l’innovation thématique, et la culture de l’esprit critique.  

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques 

pertinentes sur les réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la 

philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de l’identité de 

l’Afrique moderne, la philosophie de l’information et la pensée philosophique 

africaine. 

 

 

 

 

 

 

 



EQUIPE EDITORIALE 

 

Directeur de Publication            Directeur Adjoint 

Pr Belko OUOLOGUEM (Mali)                                Pr Sékou YALCOUYE (Mali)                                                                                 

• Comité scientifique et de lecture 

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph 

Ki Zerbo, Burkina-Faso) 

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan), 

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I, 

France) 

Pr Mounkaïla Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni 

de Niamey) 

Pr Samba DIAKITÉ (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké) 

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France) 

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de 

Bouaké) 

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouët-Boigny, Cote 

d’Ivoire) 

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan) 

Pr Blé Marcel Silvère KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara 

de Bouaké) 

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universités UGLC 

SONFONIA, Conakry, Guinée) 

Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki 

Zerbo, Burkina-Faso) 



Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Université Yambo 

Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali) 

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem 

de Bamako, Mali) 

• Comité éditorial 

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de 

Bamako, Mali) 

Dr Siaka KONÉ (Philosophie,Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

Dr Oumar KONÉ (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Amadou BAMBA (Economie, Université des Sciences Sociales et de Gestion 

de Bamako, Mali) 

Dr Eliane KY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Samba SIDIBE (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

M. Souleymane COULIBALY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

• Rédacteur en chef 

Dr Mahmoud ABDOU (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, 

Mali) 

• Coordinatrice 

Dr Palaï-Baïpame Gertrude (Histoire, Université de Douala, Cameroun) 

• Coordinateur adjoint 

M. Fousseyni BAGAYOKO (Informaticien, responsable technique de la Revue) 

 

 

 

 



POLITIQUE EDITORIALE 

 

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui paraît deux 

(2) fois l'année et publie des textes qui contribuent au progrès de la connaissance 

dans tous les domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI 

publie des articles de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études 

critiques.  

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il 

soit un article de fond, original et comportant : une problématique, une 

méthodologie, un développement cohérent, des références bibliographiques. » 

(Conseil Africain et Malgache pour l'Enseignement Supérieur CAMES) 

✓ La bibliographie doit être présentée dans l’ordre alphabétique des noms des 

auteurs.  

✓ Classer les ouvrages d’un même auteur par année de parution et selon leur 

importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la même année.  

✓ Tous les manuscrits soumis à la revue MIRI sont évalués par au moins trois 

chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.  

✓ Suite à l’acceptation de son texte, l’auteur-e s’acquitte des frais 

d’instruction et de publication avant poursuite du reste de la procédure.  

✓ Un texte ne sera pas publié si, malgré les qualités de fond, il implique un 

manque de rigueur sémantique et syntaxique.  

✓ Chaque auteur reçoit son Tiré à part dès la publication du numéro. 

✓ Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des 

textes publiés sont exclusivement réservés à la revue MIRI. 

✓ Après le processus d'examen, l'éditeur académique prend une décision 

finale et peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des 

présomptions sur la qualité de l'article.  

 

 



SOMMAIRE 

Toussaint Kouame N’GUESSAN 

Panser la corruption en Afrique à l’aune du penser de Machiavel……………….1 

 

Salifou DJIGUEMDE 
Les défis d’une culture de la rationalité face aux systèmes de croyances en     

Afrique………………………………………………………………………….19  

 

DIOMAND Aikpa Benjamin  

Contribution critique et normative sur le terrorisme et la 

sécurité………………………………………………………………...………..32 
 

TAKPE Kouami Auguste  
Représentations sociales du culte des jumeaux chez les Fon d’Agbangnizoun   au 

Bénin...………………………………………………………………………....51 

 

 Alla N’Goran Vincent 

Georges Canguilhem et le statut scientifique de la santé : La santé, un concept 

vulgaire et normatif …………………………………………………………….67 

 

Oumar KONÉ 

La complexité de la révolution transhumaniste : Quelles perspectives pour 

l’Afrique ……………………………………………………………………….84 

 

Zibrila MAIGA  

Pratique de la reformulation en classe bilingue : défis et perspectives………...103 

 

Yacouba TRAORÉ 

Démocratie et stratégies socialistes : une philosophie politique de la 

gauche…………………………………………………………………………118 

 

Thibaut Dubarry  

L’angoisse pentecôtiste au regard de la promesse d’autonomie. Illustration des 

contradictions de la sortie du religieux dans l’ère démocratique libérale à la 

lumière d’une Église d’un township sud-africain……………………………...134 

 

Ibrahima KINDA 

Le cri de l'école au sahel………………………….…………………………....170 

 

Yao Sabin KOUADIO 
Sur la dynamique politique en Afrique à partir des concepts de puissance et de 

force chez Spinoza et Tempels………………………………………………...191 



Pégala Soro Épouse Doua 
Les savoirs endogènes africaines à l’aune de la méthode scientifique 

poppérienne…………………………………………………………………...189 

 

Albert ILBOUDO 

La métaphysique, en dépit de l’actualité………………………………………207 

 

Julien YABRE 

Le sens schellingien de la fondation de la philosophie : à partir de Fichte et contre 

Fichte………………………………………………………………………….226 

 

Grahon Marie Thérèse Sidonie BEUGRE, N’dri Solange KOUAME 

Mobilité et dialectique platonicienne…………………………………………239 

Ange Allassane KONÉ 

Le monde intelligible platonicien : à l’image du monde spirituel biblique ou 

archétype de pensée ?........................................................................................252 

 

Mahmoud ABDOU, Sigame Boubacar MAIGA 

La démocratie et les réalités sociales : les défis de toute bonne gouvernance 

politique…………………………………………………………………….....268 

 

 

 

 

 

 

 

  

 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 226 

LE SENS SCHELLINGIEN DE LA FONDATION DE LA PHILOSOPHIE : À 

PARTIR DE FICHTE ET CONTRE FICHTE 

 

Julien YABRE 

Université Toulouse II-Jean Jaurès 

julienyabree@gmail.com  
 

Résumé  

La visée primordiale de la philosophie transcendantale est la fondation systématique de la 

philosophie comme primat scientia. Fichte et Schelling s’accordent sur l’idée que Kant n’est 

pas parvenue à la réalisation effective de ce projet important dont il est lui-même le père 

fondateur. Pour eux, Kant n’a pas rigoureusement élaboré une philosophie systématique en ce 

qu’il manque à sa philosophie un point de départ. Pour parachever l’œuvre de Kant, Fichte pose 

le Moi transcendantal comme point de départ de son système. Tandis que Schelling pose la 

nature, qui est l’opposé du Moi, comme point de départ de système. Nous avons là deux 

systèmes tout à fait différents. Ainsi, la philosophie transcendantale connait un tournant 

particulier dans le système de Schelling nous conduisant à nous demander si Schelling est 

vraiment un philosophe transcendantal. 

Mots-clés : Philosophie, Transcendantale, Moi, Nature, Système, Fondation. 

 

Abstract  

The primary aim of transcendental philosophy is the systematic foundation of philosophy as 

primat scientia. Fichte and Schelling agree that Kant did not effectively realize this important 

project, of which he himself is the founding father. For them, Kant did not rigorously develop 

a systematic philosophy because his philosophy lacks a starting point. To complete Kant's work, 

Fichte introduce I transcendental as the starting point of his system. Whereas Schelling posits 

nature, which is the opposite of I, as the starting point of the system. Here we have two entirely 

different systems. Thus, transcendental philosophy experiences a particular turning point in 

Schelling's system leading us to wonder whether Schelling is truly a transcendental philosopher. 

Key words : Philosophy, Transcendental, Self, Nature, System, Foundation. 

 
 

 

 

mailto:julienyabree@gmail.com


 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 227 

Introduction 

Le projet fondamental de l’idéalisme allemand, dont on attribue la paternité à Kant, 

consiste dans la fondation de la philosophie comme science rigoureuse. Ce projet a connu une 

réalisation plus approfondie dans la Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre de Fichte 

dont la qualité scientifique des exposés a fait la notoriété de celui-ci à Iéna en 1794. Fichte y 

élabore le sens de la fondation qui va inspirer Schelling à cette époque, très enthousiasmé par 

la pertinence inouïe de ses conférences. L’investigation philosophique de Schelling s’inscrit 

dans la même dynamique que Fichte, c’est-à-dire qu’il s’engage également à la recherche d’un 

principe indéterminé et fondateur qui accorde à la philosophie son caractère universel et 

nécessaire, dans ses Premiers écrits et, plus précisément dans son œuvre Le système de 

l’idéalisme transcendantal de 1800. Fichte pose le Moi pur dans la Grundlage der gesammten 

Wissenschaftslehre comme principe premier et la nature comme ce qui s’oppose à lui. 

Autrement dit, Fichte décrit la nature comme étant passive et, de ce fait, comme ce qui limite 

l’autonomie du Moi. Or, Schelling institue la nature comme principe premier et pense la nature 

comme quelque chose de dynamique et vivant. On a donc deux principes contradictoires qui 

fondent deux systèmes fondamentalement opposés, c’est-à-dire que la fondation aboutit chez 

Fichte à une construction systématique du savoir comme une philosophie transcendantale et 

chez Schelling à une philosophie de la nature. En ce sens, peut-on vraiment parler d’idéalisme 

transcendantal chez Schelling ? En d’autres termes, en instituant la nature comme principe 

Schelling ne quitte-t-il pas le champ même d’idéalisme transcendantal ? 

L’objectif de notre présente étude est d’examiner comment les deux philosophes 

convergent et diffèrent dans la compréhension de la fondation de la philosophie. Pour reprendre 

le point de vue de G. Zöller que nous partageons, une comparaison systématique des deux 

philosophes permet de montrer l’ampleur de la divergence comme de l’accord qui existe entre 

les efforts de Fichte et Schelling.1 Pour atteindre cet objectif, la structure de notre réflexion 

comporte deux parties essentielles. D’abord, il s’agira de montrer comment Schelling est parti 

du sens fichtéen de la fondation pour ensuite se frayer un chemin tout nouveau. Le deuxième 

point consiste dans l’analyse des critiques schellingiennes du sens fichtéen de l’être dans sa 

philosophie berlinoise, qui reflètent l’attachement de Schelling à la philosophie de la nature. 

Avant d’aborder ce point crucial de notre réflexion, nous allons examiner à présent dans quel 

sens Schelling est fichtéen dans sa compréhension de la fondation et dans quel autre sens il se 

distingue de Fichte. 

 
1 Cf. (G. Zöller, 2009, p. 307) 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 228 

1. Convergence et divergence entre Fichte et Schelling sur le sens de la 

fondation 
 

Dans les premiers moments de sa philosophie, Schelling s’inscrit fortement dans la ligne 

transcendantale tracée par Fichte. Ses idées tendaient à élucider le sens fichtéen de la fondation 

de la philosophie dans la Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre. Le point de 

convergence entre Fichte et Schelling est, nous le verrons, que les deux philosophes expriment 

la nécessité impérieuse de la fondation de la philosophie comme Wissenschaftslehre ou 

Doctrine de la science. Autrement dit, Schelling ambitionne, comme son maître, à une 

fondation rigoureuse de la philosophie en cherchant un principe inconditionné et indubitable 

sur lequel doit reposer l’édifice scientifique. Pour comprendre cette idée, intéressons-nous au 

sens fichtéen de la fondation. En 1794, Fichte exprime l’idée selon laquelle pour que la 

philosophie devienne Wissenschaftslehre, elle doit devenir un système. Il développe de façon 

conséquente, le sens du système dans son œuvre Sur le concept de la Doctrine de la science, 

que l’on peut considérer comme une introduction à la Grundlage der gesammten 

Wissenschaftslehre de 1794. L’affirmation suivante de Fichte en témoigne : 

 

toute science, si elle ne doit pas être une proposition individuelle isolée, mais un tout consistant 

en plusieurs propositions individuelles, a une forme systématique. Cette forme, condition de la 

connexion des propositions déduites avec le principe, et fondement du droit de conclure, à partir 

de cette connexion, quelles doivent nécessairement être tout aussi certaines que lui, se peut dans 

le cadre de la science particulière - si elle doit avoir une unité et ne pas s’occuper de choses 

étrangères et qui ne lui appartiennent pas – tout aussi peu prouve, mais elle est déjà présupposée 

pour la possibilité de leur forme. (J. G. Fichte, 1984, p. 38) 

 

Cela veut dire que le système est, pour citer A. Philonenko (1984, p. 8), une « organisation 

générale et méthodique de la totalité des connaissances ». Autrement dit, le système est un 

ensemble de propositions organisées autour d’une proposition principielle qui constitue son 

fondement incontestable. Ainsi, faire de la philosophie une Wissenschaftslehre signifie qu’elle 

doit devenir une prima scientia à partir de laquelle les sciences particulières tirent leur 

légitimité. En clair, la Wissenschaftslehre, étant une science première, doit elle-même fonder la 

forme des autres sciences. De ce fait, elle doit établir le principe premier indéterminé, c’est-à-

dire, un principe qui ne doit pas être démontré dans aucune autre science qui serait supérieure 

à elle. La science supérieure est la Wissenschaftslehre elle-même en ce qu’elle doit contenir le 

principe absolu de toute science. La fondation chez Fichte revient donc à trouver un fondement 

solide à l’édifice scientifique. Ce projet trouve une consolidation exceptionnelle dans la partie 

théorique de la Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre de 1794. Dans l’« Avant-



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 229 

propos » de la Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre, Fichte ( 1980, p. 13) exprime son 

enthousiasme d’avoir trouvé la méthode authentique qui permet de découvrir le principe 

fondateur lorsqu’il dit : « je croyais, et je crois encore, avoir découvert le chemin en lequel la 

philosophie peut (muss) vraiment s’élever au rang d’une science évidente. » Ce chemin (Weg), 

qui veut dire méthode ici, est ce que l’on peut qualifier de méthode génétique et déductive. I. 

Thomas-Fogiel (1999, p. 65) formule très bien le sens de la méthode génétique de 

Fichte lorsqu’elle affirme : « la démarche consiste à mettre en œuvre la pensée, à procéder à 

une mise en acte, à une "expérimentation" de la raison par elle-même. Mettre en œuvre le 

pouvoir de penser pour ensuite le réfléchir, telle est la signification de la démarche génétique.» 

La méthode de Fichte est également déductive en ce qu’elle institue un principe absolument 

certain à partir duquel la réalité est déduite.2  Ainsi, la méthode génétique et déductive consiste 

dans la position d’un principe absolu. En ce sens, Fichte affirme dans le premier paragraphe de 

la Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre : 

Nous devons dégager le principe absolument premier, entièrement inconditionné de toute 

connaissance. Si ce principe doit être absolument premier, il ne peut être ni prouvé, ni défini. Il 

doit exprimer cet acte (Tathandlung) qui n’apparaît pas selon les déterminations empiriques de 

notre conscience et qui ne peut apparaître, mais qui plutôt est au fondement de toute conscience 

et seul la rend possible. Dans l’exposition de cet acte, il faut moins craindre de ne pas penser, 

ce que l’on doit penser – la nature de notre esprit y a veillé – que de penser, ce qu’on ne doit pas 

penser. De là la nécessité d’une réflexion sur tout ce que l’on n’aurait pu penser y appartenir et 

d’une abstraction de tout ce qui n’y appartient pas effectivement.  (J. G. Fichte 1980, p. 17) 

 

Ce principe premier est le Moi pur. Ce principe purement actif dont dérive toute la réalité 

est le principe de l’unité entre l’objet et le sujet. Ainsi, le Moi pur n’est pas du tout sujet, mais 

sujet-objet. Le Moi pur confère à la philosophie sa cohérence formelle et son contenu. Le Moi 

est inconditionné de par sa forme et son contenu. Le deuxième principe est le Non-Moi. 

Contrairement au premier principe, le Non-Moi est inconditionné de par sa forme et conditionné 

de par son contenu. Le Non-Moi est la condition formelle de l’ordre des choses. Il représente 

l’objectivité. Celle-ci est la condition de la nature contenue dans la Moi. En d’autres termes, 

selon P. Naulin (1986, p. 354) « dans la mesure où le non-moi n’est pas un autre extérieur au 

moi, mais son autre immanent, il est comme l’ombre que le moi ne cesse de projeter par lui-

même en lui-même. » En tant que tel, le Non-Moi exprime la diversité et ne peut constituer le 

fondement de la science en ce qu’il est assujetti au changement. Le troisième principe est le 

 
2 J. G. Fichte (1989, p. 47) résume bien le sens de la déduction dans l’extrait suivant : « nous pouvons admettre 

que l’essence de l’esprit humain, c’est que le moi se pose soi-même et s’oppose un non-moi. Mais si nous 

admettons cela, nous devons encore admettre bien d’autres choses, c’est ce qui s’appelle "déduire", dériver une 

chose à partir d’une autre. »  



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 230 

Moi fini, inconditionné par le contenu et conditionné de par sa forme. Il y a dans le troisième 

principe une identification de la raison réelle et de la raison idéale. C’est à travers l’articulation 

entre le Moi pur comme principe premier et les deux autres principes que l’on parvient à une 

fondation effective de la philosophie. 

Cette exposition de la pensée de Fichte nous permet de comprendre le sens de la 

fondation chez Schelling et de rendre compte du rapport fondamental entre ces deux figures de 

la philosophie transcendantale. En effet, la fondation de la philosophie chez Schelling consiste 

également dans la recherche d’un principe premier absolument indubitable. Autrement dit, la 

fondation de la philosophie consiste dans une construction systématique, c’est-à-dire que la 

philosophie doit établir un principe inconditionné, suprême et immanent au savoir lui-même 

qui puisse fonder la forme et le contenu du savoir. Cette idée fondamentalement fichtéenne est 

plus perceptible dans son texte Sur la possibilité d’une forme de la philosophie en général, 

lorsque Schelling dit :  

la philosophie elle-même ne doit être conditionné par aucune autre science, par conséquent, le 

contenu de sa proposition de fond ne doit être emprunté à aucune autre science et, comme il lui 

faut être la condition de tout contenu de la science elle-même, il ne peut être qu’un contenu 

présent purement et simplement – inconditionné. (F.W.J. Schelling, 1987, p. 20) 

 

Schelling (1987, p. 21) s’inscrit ainsi de prime abord manifestement dans la dynamique tracée 

par Fichte dans la Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre, car il convient avec lui que 

« si la philosophie doit être une science, elle doit être déterminée par un principe radicalement 

absolu, qui doit contenir la condition de tout contenu et de toute forme. » 

Fichte et Schelling apportent une contribution plus originale dans la compréhension de 

la fondation par rapport à Kant. Le sens de la fondation chez Kant consistait simplement dans 

la recherche des conditions de possibilité de la science. La métaphore du bâtir est une belle 

illustration pour comprendre cette originalité. La fondation chez Kant ressemble à l’assemblage 

des matériaux sans lesquels la fondation ne peut être possible. De l’avis de Fichte et de 

Schelling, ce qui manquait à Kant était ce « fil conducteur », c’est-à-dire le point de départ. 

Fonder signifie pour Fichte et Schelling indiquer le principe absolu et inconditionné, ce qui 

manquait à la philosophie transcendantale de Kant. Avec la position du principe premier, Fichte 

et Schelling opèrent une suppression du dualisme entre l’objet et le sujet constaté chez Kant. 

La première phrase de l’« Introduction » du Système de l’idéalisme transcendantal de 1800 de 

Schelling (2023, p. 69) est une illustration parfaite : « tout savoir repose sur l’accord de quelque 

chose d’objectif avec quelque chose de subjectif. – En effet, on ne sait que le vrai ; or la vérité 

est généralement posée dans l’accord des représentations avec leurs objets ». Dans le savoir, le 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 231 

subjectif et l’objectif sont unis à telle enseigne qu’il est impossible d’affirmer le primat de l’un 

par rapport à l’autre. Ainsi, « il n’y a ici ni premier ni second, les deux sont contemporains et 

ne sont qu’un. » (F.W.J. Schelling, 2023, p. 69) Schelling va donc plus loin dans ses critiques 

en mettant en exergue l’insuffisance des théories kantienne et fichtéenne de la connaissance a 

priori. Il nie la possibilité d’une connaissance a priori, c’est-à-dire d’une connaissance par 

concept. La connaissance a priori n’a pas de fondement parce qu’elle est simplement admise. 

Elle est un produit d’une pensée qui renonce au vrai et est dénuée d’intuition comme celle de 

l’idéalisme fichtéen.3 Et du simple fait qu’il n’y a rien de prius, l’idéalisme comme 

connaissance a priori n’a pas de fondement et ne peut en être une connaissance rationnelle. 

C’est, pourquoi chez Schelling, le posterius est seul effectif et rien d’effectif n’est possible en 

dehors de lui. 

Pour Schelling (2023, p. 188), le savoir effectif est l’unité absolue entre le subjectif et 

l’objectif. Cependant, si l’on considère l’objectif comme premier, « comment s’y ajoutera un 

subjectif qui s’accorde avec lui dans la mesure où le subjectif et l’objectif s’excluent 

mutuellement ? » Si l’on considère le subjectif comme premier, comment l’objectif s’y 

ajoutera?4 Comment l’intelligence s’ajoute à la nature ? Fichte, bien avant Schelling formula le 

problème comme suit : comment construire un système sur deux principes évidemment 

incompatibles ? Si on admet l’incompatibilité et l’impossibilité de penser l’unité entre le 

subjectif et l’objectif, cela revient à admettre les critiques des sceptiques que combat Fichte. 

Mais si on admet la possibilité de penser leur unité, on s’inscrit bien dans la compréhension de 

la philosophie fichtéenne de la fondation. La fondation chez Fichte vise aussi la suppression de 

la frontière qui sépare le subjectif et l’objectif. Pour Schelling, il n’y a que deux possibilités : 

soit on procède du subjectif pour parvenir à l’objectif. C’est la démarche propre de la 

philosophie transcendantale. Cela veut dire que,  

la philosophie transcendantale est la philosophie qui établit comment, à travers la manière dont 

le Moi devient son propre objet, le Je transcendantal prend conscience de lui-même. Et Schelling 

réinterprète, dans sa propre compréhension de la philosophie transcendantale, le rapport 

nécessaire/possible en termes de conscient/inconscient. (A. Schnell, 2010, p. 108.) 

                                                                                                 

La philosophie transcendantale consiste à partir du subjectif comme ce qu’il y a de premier et 

absolu et faire surgir de lui l’objectif. Le subjectif est l’unique fondement de la réalité dans la 

philosophie transcendantale et le principe d’explication de toute chose. Et c’est par le biais de 

la réflexion, selon Schelling (2023, p. 71), que la nature correspond à « ce qui est reconnu en 

 
3 Cf. (F. W. J. Schelling, 2023, p. 188) 
4 Cf. (F. W. J. Schelling, 2023, p. 188) 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 232 

nous comme intelligent et conscient ». La deuxième possibilité consiste à procéder de l’objectif 

pour parvenir au subjectif. Cette seconde démarche relève de la philosophie de la nature qui 

consiste à poser l’objectif ou la nature comme premier et déduire le subjectif : c’est ce que fait 

Schelling.  

Schelling pose la nature comme principe absolu du savoir humain, c’est-à-dire comme 

ce qu’il y a d’inconditionné et d’actif. Ainsi, « la nature doit être l’esprit visible, l’esprit doit 

être la nature invisible ». Qu’est-ce que la nature pour Schelling ? Dans l’« Introduction » du 

système de l’idéalisme transcendantal, Schelling donne une réponse claire à cette question : 

 

Nous pouvons appeler nature l’ensemble de tout ce qui est simplement objectif dans notre 

savoir ; l’ensemble de tout ce qui est subjectif serait appelé par contre le Moi ou 

l’intelligence. Les deux concepts sont opposés l’un à l’autre. On pense originellement 

l’intelligence comme ce qui simplement représente et la nature comme le simple représentable, 

la première comme le conscient et la seconde l’inconscient. Or dans tout savoir une coïncidence 

réciproque des deux (de ce qui est conscient et de ce qui est en soi inconscient) est nécessaire. 

(F.W.J. Schelling (2023, p. 69) 

 

Cela veut dire que la nature est ce qui relève du « purement représentable » et l’intelligence du 

« purement représentant ».5 De ce fait, la tâche qui incombe au philosophe est d’expliquer cette 

coïncidence, c’est-à-dire, le philosophe s’engage à expliquer comment la nature est représentée 

ou comment quelque chose d’intelligent peut le correspondre. Ainsi, la philosophie de la nature 

est une « démonstration matérielle de l’idéalisme. Par celle-ci il s’agit, bien entendu, de déduire 

la nature avec toutes ses déterminations, la nature dans son objectivité, dans son indépendance 

non pas du Moi qui est lui-même objectif, mais du Moi subjectif et philosophant. » (Schelling, 

1991, p. 99) En ce sens, la philosophie de Schelling aboutit à une philosophie de la nature qui 

permet de se demander si Schelling est vraiment un philosophe transcendantal. 

Schelling ne fait pas de l’idéalisme transcendantal, mais de la philosophie de la nature 

la seule philosophie authentique et effective. Si l’on s’en tient à sa propre définition de la 

philosophie transcendantale qui consiste à aller de l’esprit à la nature, Schelling n’est pas un 

philosophe transcendantal, mais un philosophe de la nature. Il y a donc chez Schelling une 

inversion de rôles, c’est-à-dire la nature joue le rôle que Fichte attribue au Moi dans la 

Grundlage et le Moi joue chez Schelling celui du Non-Moi. Le conditionné fichtéen (Non-Moi) 

devient l’inconditionné chez Schelling et l’inconditionné fichtéen (Moi pur) devient le 

conditionné dans la philosophie de la nature de Schelling. C’est pourquoi dans la lettre du 19 

 
5 Cf. (A. Schnell, 2009, p. 117.) 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 233 

novembre 1800 à Fichte, Schelling (1991, p. 99) dit : « l’opposition entre la philosophie 

transcendantale et la philosophie de la nature est le point capital. » 

Nous venons donc de voir que le sens schellingien de la fondation est parti de celui de 

Fichte. La fondation, selon les deux philosophes est la recherche d’un point de départ 

absolument inconditionné et indubitable qui permet à la philosophie de devenir science 

rigoureuse ou Wissenschaftslehre. Si Fichte et Schelling s’accordent sur le sens de la fondation, 

ils s’opposent, cependant, sur le principe inconditionné et fondateur. Fichte pose le Moi pur 

dans la Grundlage comme quelque chose d’inconditionné, tandis que Schelling affirme la 

nature comme ce qui est inconditionné, ce qui est manifestement en contradiction avec 

l’inconditionné de Fichte. Dans ce qui suit, nous allons montrer comment cette divergence va 

influer sa conception de l’être. 

 

2. Schelling et la théorie de l’être de Fichte 

Notre objectif en nous intéressant à la théorie de l’être chez Fichte et Schelling est de 

montrer de manière encore plus précise le point de désaccord entre les deux systèmes. Pour ce 

faire, nous nous intéresserons à l’œuvre de Schelling intitulée Présentation du véritable rapport 

de la philosophie de la nature à la doctrine fichtéenne améliorée. Écrit pour expliciter la 

première (1806) dans laquelle il formule des critiques contre la théorie fichtéenne de l’être dans 

ses œuvres dites populaires, en l’occurrence, L’initiation à la vie bienheureuse de 1806 et les 

Leçons sur l’essence du savant de 1806. Dans L’initiation à la vie bienheureuse, l’œuvre qui 

représente le point culminant de sa philosophie transcendantale, l’être se présente comme 

quelque chose d’indéterminé. L’être est pour soi, de soi et à partir de soi. En ce sens, il n’est 

pas un être devenu et rien en lui n’est en devenir. Et Fichte (2012, pp. 81-82) l’exprime dans 

l’extrait suivant : « à l’intérieur de cet être […], rien de nouveau ne peut devenir, rien ne peut 

prendre une autre figure, ni se modifier ou changer ; mais il est comme il est de toute éternité 

et le reste immuablement en toute éternité. » En effet, tout ce qui advient oblige à présupposer 

un étant par la force duquel le premier devient, et de même pour le deuxième. On est obligé, 

dans cette logique, de présupposer jusqu’à l’infini. L’être chez Fichte est Un et immuable. 

Fichte définit l’être dans la ligne transcendantale de la Grundlage der gesammten 

Wissenschaftslehre, c’est-à-dire, l’être est auto-fondation à l’image du Moi pur. Il est actif, 

dynamique, contrairement à la nature que Fichte considère comme quelque chose de statique. 

Fichte présente la nature dans la Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre comme 

condition du Non-Moi qui est pour lui, un non-être. De ce fait, la nature comme non-être chez 

Fichte ne peut constituer le principe épistémologique suprême. En effet, selon J. G. Fichte 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 234 

(2021, p. 49) la nature « n’est pas vivante, comme l’est la raison, ni capable d’un 

développement continu à infini, mais elle est morte, elle est un être-là figé et clos en soi. » Cela 

veut dire que la nature n’est pas dynamique, seul l’être l’est à l’image de Dieu. L’être chez 

Fichte est Dieu lui-même. 

Cela signifie que Dieu, en tant qu’être dynamique, est ce qu’il y a d’effectif chez Fichte. 

Schelling abonde dans le sens de Fichte. Selon lui,  

 

Dieu est donc ce qui est seul effectif, aussi vrai qu’il est essentiellement l’être ; ou encore il 

remplit à lui seul et entièrement la sphère de l’effectivité. Penser quelque chose d’effectif en-

dehors de Dieu est donc tout aussi impossible que penser une effectivité en dehors de 

l’effectivité.  F.W.J. Schelling, 2021, p. 161.) 

 

Jusque-là Fichte et Schelling s’accordent sur le sens de l’effectivité de l’être. Mais le 

sens que Schelling donne à l’effectivité se distingue de celui de Fichte. Car, Fichte ne conçoit 

l’effectivité de l’être que dans la conscience comme ce qu’il y a de réel et de vivant. En tant 

que tel, il « ne peut nullement être exposé dans ce qui est mort, car l’un et l’autre sont de part 

en part opposés, […] ». (J. G. Fichte, 2021, p. 49) Autrement dit, la nature représente pour 

Fichte (2021, p. 49.) ce qui est mort et on peut y trouver « le concept du monde objectif et le 

matériel ». Par conséquent, selon Fichte (2021, p. 50), nous ne devons pas nous laisser 

« aveugler, ni égarer par la philosophie qui se décerne elle-même le nom de philosophie de la 

nature et qui croit surpasser toutes celles qui l’ont précédée en s’efforçant de faire de la nature 

l’absolu et de la diviniser ». Contre cette idée de Fichte, Schelling affirme que Dieu ne peut être 

dans le monde de la pensée sans être du même coup dans le monde effectif ou naturel. 

Selon Schelling, seul Dieu est un être positif en ce monde. L’être, est par essence, 

affirmation de soi. Cette affirmation de soi de l’être signifie acte de connaissance de soi et l’acte 

de la connaissance de soi de l’être est l’être lui-même. Le connaître et l’être sont unis de façon 

directe, c’est-à-dire, une unité à laquelle n’est mêlée aucune opposition. Ainsi, « si donc la 

philosophie est la science du divin comme seul positif, elle est la science du divin comme ce 

qui est seul effectif dans le monde effectif ou naturel, autrement dit elle est essentiellement 

philosophie de la nature. » (J. G. Fichte, 2021, p. 162.) La philosophie de la nature s’intéresse 

à l’être comme ce qui est vrai. L’être est ce qui est vrai. Chez Schelling, seule la nature est. 

Ainsi, la vraie philosophie doit parler de la nature comme seule qui est effective et vraie. Si la 

nature est l’être véritable pour Schelling, l’être fichtéen tel que pensé dans l’initiation à la vie 

bienheureuse et Sur l’essence du savant devient le Non-être dans la philosophie de la nature. 

Autrement dit, ce qui est être chez Fichte est non-être chez Schelling. Il y a un renversement 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 235 

dans la conception de l’effectivité de l’être inconditionné dans la philosophie de la nature chez 

Schelling. Cependant, on peut reconnaître l’originalité de la philosophie de la nature de 

Schelling en ce qu’elle met en évidence la productivité de la nature. En effet, et en définitive, 

c’est ce qui permet à Schelling d’identifier la nature à Dieu, de réinvestir l’identité spinoziste : 

Deus sive natura. Fichte l’avait qualifiée de quelque chose de figé, passif et improductif. Mais 

Schelling lui attribue une vie. 

Fichte et Schelling s’accordent également sur l’idée que Dieu est l’être et donc ce qui 

est vrai. Mais la compréhension de Dieu chez Schelling est en contradiction flagrante avec celle 

de Fichte. Dieu est essentiellement l’être veut dire que Dieu est essentiellement la nature, et 

inversement. C’est pourquoi toute vraie philosophe, c’est-à-dire toute philosophie qui est 

connaissance de ce qui est seul vrai et positif, est ipso facto philosophie de la nature, et portera 

ce nom aussi longtemps que cette connaissance ne sera pas devenue universelle, pour se 

distinguer de la fausse philosophie, qui se tient dans le non-effectif, c’est-à-dire dans le non-

vrai.  

Schelling observe une régression dans la philosophie Fichte dans le Caractère de 

l’époque, les Leçons sur l’essence du savant et L’initiation à la vie bienheureuse. Il met en 

évidence l’impuissance de la philosophie de Fichte à saisir l’absolu. La connaissance que Fichte 

a de Dieu « est une connaissance par la simple pensée, c’est-à-dire par ce qui s’oppose à tout 

être, à toute effectivité. » (F.W.J. Schelling, 2021, p. 145.) Selon Schelling, un monde 

uniquement accessible à la pensée dans lequel réside Dieu est un monde complètement vide de 

Dieu. L’être de Fichte s’apparente à celui des dogmatiques qui instituent le « non-divin » 

comme principe. Ainsi, l’être fichtéen est pour Schelling un non-être. Il estime donc que Fichte 

« préfère […] se réfugier dans le dogmatisme [plutôt] que de renoncer à l’opposition à laquelle 

il s’est fixé et dont il entend maintenant repartir (mais encore plus mal), celle du monde idéal 

et du monde réel, du monde la pensée et du monde de l’effectivité. » (F.W.J. Schelling, 2021, 

p. 145) Autrement dit, aux yeux de Schelling, Fichte s’éloigne de ses trois principes qu’il a 

élaborés dans la Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre. Selon lui, Fichte affirme 

l’idée selon laquelle « la vie divine en effet reste aussi vie dans l’exposition. Cet être-là vivant 

dans l’apparition, nous le nommons le genre humain. Par conséquent, seul le genre humain est 

là. ». (F.W.J. Schelling, 2021, p. 145) Schelling trouve une contradiction dans cette affirmation 

avec le point de départ dans la Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre. En effet, si l’idée 

divine était vivante en lui, Fichte aurait vu partout du positif et en dehors de lui. Comment l’idée 

divine peut-elle s’extérioriser dans le monde, dans la nature qui représente pour lui le Non-Moi 

et rester, tout de même, indéterminée ? En effet, selon Schelling, concevoir la vie divine dans 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 236 

l’extériorisation de Dieu ou comme une vie se déployant à l’infini est en contradiction avec le 

premier principe de la Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre, le Moi pur qui serait clos 

sur lui.  

 

Conclusion 

En guise de conclusion, nous sommes parvenus au terme de notre étude comparée des 

systèmes de Fichte et Schelling à rendre compte des raisons de l’opposition entre les deux 

philosophes. Certes, ils souscrivent tous les deux à la nécessité d’une fondation de la 

philosophie, c’est-à-dire, à la construction systématique du savoir en recherchant, de prime 

abord, le principe indéterminé de la philosophie. Si Schelling admet le sens fichtéen de la 

fondation, les deux philosophes s’opposent, par contre, sur le principe premier. Pour Fichte, 

c’est-à-dire le Moi pur, et pour Schelling, il s’agit de la nature. L’idéalisme allemand change 

de trajectoire pour devenir une philosophie de la nature avec Schelling. Cette réflexion nous a 

également permis de prendre conscience de l’unité de la philosophie allemande, c’est-à-dire, 

du fait que c’est la problématique de la fondation qui fait l’unité de la philosophie allemande 

en tant qu’elle est sa problématique fondamentale. C’est précisément dans les réponses à cette 

problématique que s’origine la diversité au sein de l’idéalisme allemand, c’est-à-dire que les 

réponses qui lui sont apportées divergent d’un philosophe à un autre.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 237 

Références Bibliographiques 

FICHTE Johann Gottlieb, 1984, « Sur le concept de la Doctrine de la science ou De ce que l’on 

appelle philosophie (1794-1798) », In Essais philosophiques choisis (1794-1795), trad. L. Ferry 

et A. Renaut, Vrin, Paris. 

FICHTE Johann Gottlieb, 2012, Initiation à la vie bienheureuse, ou encore la Doctrine de la 

religion, trad. sous la dir. P. Cerutti, Paris, Vrin.  

FICHTE Johann Gottlieb, 2021, « Sur l’essence du savant et ses apparitions dans le domaine 

de la liberté, (1805) », Sur l’essence du savant et la philosophie de la nature (1805-1806), Paris, 

Vrin, pp. 39-139. 

Fichte-Schelling, Correspondance (1794-1802), 1991, trad. M. Bienenstock, Paris, PUF.  

NAULIN Paul, 1986, Postface, FICHTE Johann Gottlieb, Le système de l’éthique selon les 

principes de la doctrine de la science, trad. P. Naudin, PUF, Paris. 

PHILONENKO Alexis, 1984, « Présentation », FICHTE Johann Gottlieb, Essais 

philosophiques choisis (1794-1795), trad. L. Ferry et A. Renaut, Vrin, Paris. 

SCHELLING Friedrich Wilhelm Joseph, 1987, Premiers écrits, trad. Jean-François Courtine et 

Marc Kauffmann, Paris. 

SCHELLING Friedrich Wilhelm Joseph, 2023, Le système de l’idéalisme transcendantal, trad. 

Christian Dubois, Éditions Allia, 

SCHELLING Friedrich Wilhelm Joseph, 2021, « Présentation du véritable rapport de la 

philosophie de la nature à la doctrine fichtéenne améliorée. Écrit pour expliciter la première 

(1806) », Sur l’essence du savant et la philosophie de la nature (1805-1806), Paris, Vrin, pp. 

141-236. 

SCHNELL Alexander, 2014, « Y a-t-il un fil conducteur de la fondation ? », Comment fonder 

la philosophie ? : L’idéalisme allemand et la question du principe premier, sous la dir. G. 

Marmasse et A. Schnell, Paris, CNRS éditions. 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 238 

SCHNELL Alexander, 2010, « La déduction du temps chez Fichte et Schelling », Fichte-

Schelling : Lectures croisées / Gekreuzte Lektùren, sous la dir Mildred Galland-Szymkowiak, 

Maxime Chédin, Michael Bastian, WeiB, Ergon Verlag, pp. 107-118. 

SCHNELL Alexander, 2009, Réflexion et spéculation, l’idéalisme transcendantal chez Fichte 

et Schelling, Grenoble, Million. 

TILLIETTE Xavier, 2007, Une introduction à Schelling, Paris, Honoré Champion éditeur. 

ZÖLLER Günter, 2009, « Fichte, Schelling et le combat de géants autour de l’être », In L’Être 

et le Phénomène / Sein und Erscheinung, J. G. Fichte die Wissenschaftslehre (1804), sous dir. 

J.-C. Goddard et A. Schnell, Paris, Vrin, pp. 307-321. 

 


